
VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA
PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU

IOANA CONSTANTIN-BERCEAN*

FATMA RUXANDRA YILMAZ**

„Adevãrata putere a Bisericii stã în munca noastrã,
atât de adesea necunoscutã.“

Papa Francisc, 21 decembrie 2018

„Diplomaþii din vremea mea erau învãþaþi sã nu provoace probleme. 
ªi niciun subiect nu pãrea mai periculos în sine decât religia.“

Madeleine Albright, 2006 

Abstract. The pontificate of Pope Francis, unprecedented in its Latin
American dimension and its political commitment to social progress, has
left a profound mark on the Catholic Church. Without departing from
Church dogma, he broke with his predecessors and raised his voice on an
international stage in flux. The diplomacy of the Holy See is unique: it is
not the instrument of a state, but of a religious institution – the Catholic
Church. Diplomacy is one of the ways to make the official presence of
the Church in the international community a reality, which, nowadays, is
essentially oriented towards using dialogue at the institutional level to
transform into reality the most important desiderata of humanity, such as
peace, human rights, religious liberty not only for Catholics, but also for
adherents of all other religions, and the progress of individual states. The
aim of this article is to make a short incursion inside the Holy See
diplomacy towards the Islamic world, starting with the Second Vatican
Council, and then to examine the communication strategies of the Catholic
Church diplomacy used by Pope Francis in his relations with the countries
of the Middle East from 2013 to 2025. The study identifies and characterizes
key elements of the papal communication in the context of the complex
geopolitical and religious situation of the region. The methodology used
includes discourse analysis and official document analysis, tools that

Rev. ªt. Pol. Rel. Int., XXII, 4, pp. 74–95, Bucureºti, 2025.

————————
* Ioana Constantin-Bercean este doctor în Relaþii Internaþionale ºi în Sociologie, cercetãtor ºtiinþific dr. III

la Institutul de ªtinþe Politice ºi Relaþii Internaþionale „Ion I.C. Brãtianu“ al Academiei Române. 
** Fatma Ruxandra Yilmaz este doctorandã în ºtiinþe politice în cadrul ªcolii Naþionale de Studii Politice

ºi Administrative Bucureºti.



helped identify specific communication patterns that distinguish Francis’
pontificate from that of his predecessors. The research results indicate an
innovative approach by the Pope, combining traditional Vatican diplomacy
with emotional involvement, the use of symbolic gestures, and the promotion
of interreligious dialogue as a tool for building peace and intercultural
understanding.

Keywords: Pope Francis; Holy See; Religious Diplomacy; Vatican; Middle
East. 

Diplomaþia este una dintre trãsãturile distinctive ale Sfântului Scaun ºi instru-
mentul prin care Biserica Catolicã îºi face simþitã prezenþa în comunitatea inter-
naþionalã. Diplomaþia practicatã de Sfântul Scaun, cunoscutã sub diferite denumiri
în istorie – „papalã“, „pontificalã“, „eclezialã“1 – a reuºit sã transforme prezenþa
Bisericii Catolice în comunitatea internaþionalã într-o realitate orientatã în esenþã
spre utilizarea dialogului la nivel instituþional, pentru a duce la îndeplinire marile
speranþe ale umanitãþii, cum ar fi pacea între naþiuni, ordinea internã ºi progresul
statelor individuale. Diplomaþia Sfântului Scaun este consideratã a fi una dintre,
dacã nu chiar cea mai veche, din istoria lumii2, extinzându-ºi influenþa odatã cu
dezvoltarea legaþiilor papale. Însã acest instrument este definit nu doar de expe-
rienþa istoricã, ci ºi de dimensiunea sa ecleziasticã.

Odatã ce diplomaþia pontificalã a devenit subiect al relaþiilor internaþionale,
a apãrut ºi nevoia clarificãrii hãrþii sale conceptuale, pentru a evita astfel con-
fuziile dintre statutul Cetãþii Vaticanului ºi cel al Sfântului Scaun. În acest sens,
cea mai importantã observaþie este aceea cã, deºi cele douã entitãþi au acelaºi lider,
deci nu pot exista una fãrã cealaltã, Sfântul Scaun este depozitarul relaþiilor diplo-
matice, ºi nu Statul Cetãþii Vaticanului. Tocmai aceastã nuanþã subliniazã impor-
tanþa ºi primatul Bisericii.

Diplomaþia papalã este caracterizatã prin amplitudinea sa globalã, nu prin pu-
terea statalã convenþionalã, fiind o combinaþie unicã între influenþa spiritualã ºi
cea moralã, valorificând autoritatea liderului Bisericii Catolice ºi a reþelei diplo-
matice internaþionale a acestuia. Aceastã putere provine din rezervorul sãu etic
ºi opereazã prin persuasiune ºi atracþie pentru a atinge trei obiective principale:
apãrarea ºi promovarea intereselor Bisericii Catolice, susþinerea drepturilor sociale
ºi influenþarea evenimentelor globale. Pentru rezolvarea unor dosare complexe
ºi sensibile, diplomaþia papalã se poate angaja în negocieri discrete ºi în utili-
zarea gesturilor simbolice pentru a construi punþi de legãturã, proces cunoscut în
domeniul relaþiilor internaþionale sub denumirea de „track two diplomacy“3.

2 VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU 75

————————
1 Kurt Martens, Position of the Holy See and Vatican City State in International Relations, 83 U. Det.

Mercy L. Rev. 729, 2006, pp. 1-32, disponibil la https://heinonline.org/HOL/LandingPage?handle=hein.journa
ls/udetmr83&div=46&id=&page=, accesat la 1 august 2025. Conceptele vor fi folosite interºanjabil în aceastã
cercetare.

2 Kiril P. Kartaloff, Papal Diplomacy, 2002, pp. 1-5, disponibil la http://www.historia.va/content/dam/scie
nzestoriche/documenti/sezionestoriadellachiesa/Papal%20Diplomacy%20CURRENT.pdf, accesat la 1 august 2025.

3 Peter Jones, Track Two Diplomacy in Theory and Practice, Stanford, CA: Stanford University Press,
2015, pp. 7-9.



Geopolitica Sfântului Scaun implicã utilizarea strategicã a poziþiei sale unice
de actor non-statal pentru a naviga în relaþiile internaþionale, abordarea Suvera-
nului Pontif fiind caracterizatã de neutralitatea principialã ºi promovarea unei
agende morale. Astfel, se poate spune cã influenþa Sfântului Scaun nu derivã din
coerciþie sau din diplomaþia tranzacþionalã, ci dintr-un rol cultivat de moralitate
ºi conºtiinþã eticã. Puterea soft (soft power)4 – concept introdus în domeniul
teoriei relaþiilor internaþionale de Joseph S. Nye – se referã la capacitatea de a
modela preferinþele prin atracþie ºi persuasiune, mai degrabã decât prin coerciþie
militarã sau economicã. Însã acest tip de abordare, chiar dacã opereazã la inter-
secþia dintre autoritatea spiritualã ºi viziunea eticã, nu exclude diplomaþia prag-
maticã, aspect analizat ºi în acest articol. Aceastã strategie permite Sfântului Scaun
sã se angajeze în discursul geopolitic nu ca un actor convenþional, ci ca o forþã
normativã capabilã sã modeleze modul în care pacea, dreptatea ºi demnitatea
umanã sunt respectate ºi protejate la nivel global.

Influenþa moralã ºi culturalã a Bisericii Catolice nu depinde doar de persua-
siune, ci ºi de coerenþa eticã perceputã între mesaj ºi practicã. Dupã cum noteazã
Scott Appleby, actorii religioºi pot funcþiona ca interlocutori profetici, confrun-
tând nedreptatea globalã nu cu forþa, ci cu instrumente simbolice ºi etice.5 Astfel,
influenþa Sfântului Scaun nu este delicatã (soft) în sens cultural sau economic, ci
în capacitatea sa de a construi orizonturi morale. Oferã un discurs nu de interes,
ci de sens – reformularea chestiunilor legate de rãzboi, sãrãcie ºi demnitate ca
dileme fundamental morale, mai degrabã decât ca probleme tehnocratice. Influenþa
moralã eclezialã se exercitã în primul rând prin doctrina socialã a Bisericii ºi
prin reþeaua de instituþii catolice. În prezent, Sfântul Scaun coordoneazã un vast
sistem de educaþie ºi caritate în întreaga lume: mii de ºcoli, universitãþi (unele
dintre ele extrem de prestigioase), spitale, orfelinate ºi organizaþii caritabile ope-
reazã sub egida catolicã. Aceste instituþii nu numai cã oferã servicii sociale, ci
transmit ºi un set de valori – demnitatea persoanei, solidaritatea, justiþia socialã,
caritatea – influenþând mentalitãþi ºi modelând lideri. De exemplu, ordine reli-
gioase precum iezuiþii sau franciscanii conduc colegii ºi centre educaþionale în
întreaga lume de sute de ani, contribuind la educarea multor elite locale în
spiritul eticii catolice. În multe þãri în curs de dezvoltare, ºcolile catolice sunt
recunoscute pentru calitatea lor academicã ºi disciplina moralã pe care o insuflã.
La rândul lor, organizaþii caritabile precum „Caritas Internationalis“ ºi „Catholic
Relief Services“ intervin în zonele afectate de rãzboi sau dezastre, oferind ajutor
umanitar imparþial. Prin astfel de acþiuni, Vaticanul „promoveazã înþelegerea, com-
pasiunea ºi justiþia socialã la nivel local“, punând în practicã valorile Evangheliei
ºi sporindu-ºi „puterea soft“ moralã.6

76 IOANA CONSTANTIN-BERCEAN • FATMA RUXANDRA YILMAZ 3

————————
4 Joseph S. Nye, Jr., Soft power: the means to success in world politics, New York: Public Affairs, 2004,

p. 19. Joseph S. Nye a introdus în literatura de specialitate termenul soft power pentru a descrie capacitatea
unei naþiuni de a atrage ºi convinge. În timp ce puterea coercitivã (hard power) – capacitatea de a constrânge
– angajeazã puterea militarã sau economicã a unei þãri, puterea soft provine din atractivitatea culturii, idea-
lurilor ºi a politicilor sale.

5 Scott R. Appleby, The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and Reconciliation, New York:
Rowman & Littlefield Publishers, 1999, pp. 167-169.

6 „Vatican Geopolitics: Power and Influence Explained“, în Prime Rogue Inc, 22 februarie 2025, disponibil
la https://primerogueinc.com/blog/vatican-geopolitics-power-and-influence-explained/, accesat la 1 aprilie 2025.



De-a lungul timpului, diplomaþia Sfântului Scaun a fost perceputã drept rigidã
ºi conservatoare.7 Primele semne de reformã realã au fost semnalate abia în 1959
când, printr-un gest descris la acea vreme drept unul „de îndrãznealã seninã“8, Papa
Ioan al XXIII-lea a anunþat cã va convoca un conciliu ecumenic general la Vatican.
Iniþiativa a fost una cu adevãrat curajoasã, dezvãluind faptul cã, sub aparenþa unei
stabilitãþi teologice monolite, în interiorul Bisericii se conturau noi curente teolo-
gice.9 Astfel, când spiritul ºi dialectica au ieºit în cele din urmã la suprafaþã
între 1962 ºi 1965, cu ocazia Conciliului Vatican II, Biserica Catolicã s-a aflat în
mijlocul a ceea ce istoricul Philip Gleason a descris drept „un cutremur spiritual“10.

În epicentrul acelui „cutremur“ a luat naºtere ºi unul dintre primele dialoguri
pe care Biserica Catolicã le-a iniþiat cu lumea musulmanã. În enciclica sa din
6 august 1964, Ecclesiam Suam11, Papa Paul al VI-lea (1963-1978) a subliniat
necesitatea deschiderii Bisericii cãtre alte religii, devenind unul dintre primii
papi care s-au angajat într-un dialog sistematic cu musulmanii.12 El considera
Islamul o religie monoteistã care împãrtãºeºte multe valori fundamentale cu
creºtinismul, cum ar fi credinþa într-un singur Dumnezeu, rugãciunea ºi preocu-
parea pentru justiþia socialã. Demersul Papei Paul al VI-lea a culminat cu pele-
rinajul în Þara Sfântã, în acelaºi an cu publicarea enciclicei, momentul reprezen-
tând prima cãlãtorie a unui papã în afara Europei dupã mai mult de o jumãtate
de secol. Pe lângã întâlnirea cu Patriarhul Ecumenic al Constantinopolului,
Ahenagoras I, Suveranul Pontif a stabilit ºi contacte cu reprezentanþi ai lumii arabe,
angajându-se în medierea conflictelor din Orientul Mijlociu. Astfel, dupã Rãzboiul
de ªase Zile din 196713, el a susþinut public dreptul palestinienilor la „propriul
pãmânt“14, subliniind în acelaºi timp ºi dreptul Israelului de a exista.15 Astfel,
Papa Paul al VI-lea a fãcut apel la o rezolvare justã a conflictului ºi a cerut ca
Ierusalimul, oraºul sfânt al tuturor adepþilor religiilor monoteiste, sã rãmânã un
oraº deschis.16 De asemenea, în timpul rãzboiului civil din Liban, el a sprijinit
eforturile de dialog între diferitele comunitãþi religioase aflate în conflict.

4 VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU 77

————————
7 Jan Osterreicher, „The Holy See as a Soft Power Actor“, în Vatican Diplomacy, iunie 2016, disponibil

la https://www.researchgate.net/publication/304580966_Vatican_diplomacy, accesat la 1 august 2025.
8 Philip Gleason, „Catholicism and Cultural Change in the 1960’s“, în Review of Politics, Vol. 34,

1972, pp. 91-107, disponibil la https://www.jstor.org/journal/reviewpolitics, accesat la 1 august 2025.
9 Charles R. Gallagher, Vatican Secret Diplomacy. Joseph P. Hurley and Pope Pius XII, New Haven:

Yale University Press, 2008, p. 218.
10 Philip Gleason, op. cit., p. 97.
11 Papa Paul al VI-lea, Ecclesiam suam, 1964, disponibil la https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/

encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html, accesat la 3 august 2025.
12 Aldona Maria Piwko, „Pope Francis’s Communication Strategies During His Middle East Pilgrimages:

An Analysis of Interreligious Discourse and Pontifical Diplomacy“, în Religions, Vol. 16, Nr. 7, 2025,
pp. 917-951, disponibil la https://doi.org/10.3390/rel16070917, accesat la 3 august 2025.

13 Rãzboiul de ªase Zile a fost un conflict armat între Israel ºi alianþa formatã din statele arabe Egipt,
Iordania ºi Siria. Acest rãzboi a durat între 5 ºi 10 iunie 1967. În urma victoriei militare asupra coaliþiei arabe,
Israelul a ocupat Fâºia Gaza, Peninsula Sinai, Platoul Golan ºi Cisiordania. Pentru detalii a se vedea Jeremy
Bowen, Six Days: How the 1967 War Shaped the Middle East, New York: Simon & Schuster, 2004;
Guy Laron, The Six-Day War. The Breaking of the Middle East, New Haven: Yale University Press, 2018;
Tom Segev, 1967. Israel, the War and the Year that Transformed the Middle East (trad. Jessica Cohen),
New York: Metropolitan Books, 2007.

14 Aldona Maria Piwko, op. cit.
15 Papa Paul al VI-lea, op. cit.
16 Ibidem.



Iniþiativele ºi activitatea Papei Paul al VI-lea faþã de lumea arabã au pus
bazele dialogului interreligios ulterior. Abordarea sa a fost caracterizatã de
respectul pentru Islam ca religie revelatã17 ºi de înþelegerea aspiraþiilor naþionale
ale popoarelor arabe, în timp ce poziþia sa faþã de frãmântãrile politice din
Orientul Mijlociu a fost mereu echilibratã.

Relaþiile ºi dialogul Bisericii Catolice cu lumea Islamului au fost continuate
ºi semnificativ îmbunãtãþite de Papa Ioan Paul al II-lea (1978-2005), succesorul
lui Paul al VI-lea. În enciclica sa din 1979, Redemptor hominis18, noul papã a
subliniat faptul cã Islamul ºi Creºtinismul îºi au originea comunã în tradiþia
abrahamicã. De asemenea, în declaraþiile sale el s-a referit adesea la figura lui
Avraam ca pãrinte comun al credinþei pentru evrei, creºtini ºi musulmani. Urmând
exemplul predecesorului sãu, Papa Ioan Paul al II-lea a pornit într-un pelerinaj
în lumea musulmanã, punctul culminant al acestuia fiind vizita în Maroc, la in-
vitaþia regelui Hassan al II-lea. Pe 19 august 1985, în faþa a 80 000 de tineri mu-
sulmani, conducãtorul Bisericii Catolice a mãrturisit cã se aflã acolo în postura
unui credincios care doreºte bunãstarea „poporului ºi a fraþilor mei“19. Prin acel
discurs, Papa Ioan Paul al II-lea a stabilit ºi a fãcut cunoscutã întregii lumi
direcþia strategiei pontificatului sãu în relaþia cu Islamul, contribuind la aprofun-
darea relaþiilor între adepþii ambelor religii.20

În Anul Jubiliar Sfânt 2000, Ioan Paul al II-lea a fãcut un pelerinaj în Þara
Sfântã, unde s-a întâlnit cu Marele Muftiu al Ierusalimului ºi cu lideri musul-
mani, iar un an mai târziu, în timpul vizitei istorice din Siria, Suveranul Pontif a
devenit primul papã care a intrat în Moscheea Omeiadã din Damasc21, unde, ca
„semn de respect pentru Islam ºi poporul sãu“22, Papa Ioan Paul al II-lea a sãrutat

78 IOANA CONSTANTIN-BERCEAN • FATMA RUXANDRA YILMAZ 5

————————
17 Islamul este considerat o religie revelatã deoarece musulmanii cred cã textele sale fundamentale,

Coranul ºi învãþãturile profetului Mahomed, sunt mesaje directe de la Dumnezeu (Allah), revelate prin
Arhanghelul Gabriel lui Mahomed începând cu anul 610 d.Hr. Aceastã revelaþie divinã nu este vãzutã ca o nouã
credinþã, ci ca punctul culminant al unui mesaj primordial, universal, de supunere faþã de Dumnezeu, revelat
ºi profeþilor anteriori precum Adam, Avraam, Moise ºi Iisus. Pentru detalii a se vedea Norman L. Geisler,
Abdul Saleeb, Answering Islam – The Crescent in Light of the Cross, Grand Rapids, Michigan: Baker
Publishing Group, 2002; Anis Shorrosh, Islam Revealed: A Christian Arab’s View of Islam, Nashville,
Tennessee: Thomas Nelson Inc., 1988; Tamara Sonn, Islam, Hoboken, New Jersey: Wiley-Blackwell, 2015;
Tariq Ramadan, Islamul. Principii. Ritualuri. Evoluþie. Provocãri (trad. Andra Ramona Dodiþã), Editura Niculescu,
Bucureºti, 2019; Ed Husain, The House of Islam. A Global History, New York: Bloomsbury, 2019; Fitzroy
Morrissey, A Short History of Islamic Thought, London: Head of Zeus Ltd, 2022.

18 Papa Ioan Paul al II-lea, Redemptor hominis, 1979, disponibil la https://www.vatican.va/content/john-
paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html, accesat la 3 august 2025.

19 Papa Ioan Paul al II-lea, „Discursul Sanctitãþii Sale Ioan Paul al II-lea cãtre tinerii musulmani“, Maroc,
19 august 1985, disponibil la https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/1985/august/documents
/hf_jp-ii_spe_19850819_giovani-stadio-casablanca.html, accesat la 5 august 2025.

20 Aldona Maria Piwko, op. cit.
21 Marea Moschee din Damasc, cunoscutã ºi sub numele de Moscheea Omeiadã sau Moscheea

Umayyadã, este una dintre cele mai mari ºi vechi moschei din lume. Ca importanþã, aceastã moschee este
consideratã al patrulea loc sfânt de cãtre unii credincioºi musulmani. Aceastã moschee are o semnificaþie
specialã nu numai pentru lumea islamicã, ci ºi pentru creºtini, deoarece, conform tradiþiei, mormântul Sfântului
Ioan Botezãtorul se aflã în interiorul moscheii. Pentru detalii a se vedea Daniel Janosik, John of Damascus,
First Apologist to the Muslims. The Trinity and Christian Apologetics in the Early Islamic Period, Eugene,
Oregon: Pickwick Publications, 2016; Jean-Pierre Filiu, The Middle East: A Political History from 395 to
the Present, Hoboken, NJ: Polity, 2023.

22 Victor Gaetan, God’s Diplomats. Pope Francis, Vatican Diplomacy, and America’s Armageddon,
New York: Rowman & Littlefield Publishers, 2021, p. 189.



un Coran ºi a folosit gestul ca metaforã pentru a descrie relaþiile dintre cele douã
comunitãþi religioase.23

În timpul Primului Rãzboi din Golf, din 1991, Papa Ioan Paul al II-lea a trimis
emisari speciali la Bagdad ºi Washington, opunându-se ferm conflictului, iar în
2003 a criticat invazia Irakului. Poziþia sa a fost criticatã de unele voci occiden-
tale, dar a câºtigat recunoaºtere ºi respect în lumea arabã. În acelaºi timp, a con-
damnat ferm terorismul, în special dupã atacurile de la World Trade Center din
11 septembrie 2001, avertizând totodatã împotriva identificãrii Islamului cu
terorismul. Aceastã poziþie a contribuit la evitarea tensiunilor interreligioase ºi a
fost, de asemenea, primitã pozitiv în þãrile arabe. Ioan Paul al II-lea a susþinut în
mod constant dreptul palestinienilor la propriul stat, s-a întâlnit cu preºedintele
Autoritãþii Palestiniene, Yasser Arafat, la Betleem, recunoscând în acelaºi timp
ºi dreptul Israelului de a exista în siguranþã.24

La fel ca predecesorul sãu, Papa Ioan Paul al II-lea s-a opus rãzboaielor din
Orientul Mijlociu, menþinând în acelaºi timp o poziþie echilibratã asupra pro-
blemelor de naturã politicã. Reperele relaþiei Suveranului Pontif cu lumea
panislamicã au fost angajamentul personal ºi promovarea dialogului interre-
ligios. Prin afiºarea unui respect profund faþã de Islam ca religie ºi preocupãrile
pentru justiþia socialã ºi drepturile omului, pontificatul Papei Ioan Paul al II-lea
nu s-a limitat doar la a duce mai departe moºtenirea lui Paul al VI-lea, ci a con-
tribuit la îmbunãtãþirea ºi solidificarea bazei dialogului contemporan dintre lumea
catolicã ºi cea musulmanã.

În timpul pontificatului Papei Benedict al XVI-lea (2005-2013), diplomaþia
Sfântului Scaun cu lumea panislamicã a fost complexã ºi adesea controversatã.
Profesorul de teologie Joseph Ratzinger, un bun cunoscãtor al Islamului ºi al
relaþiilor acestuia cu creºtinismul, în noua calitate de suveran pontif a avut o
abordare mai degrabã teologicã ºi intelectualã faþã de comunitatea internaþionalã
musulmanã, ceea ce, pe de o parte, a aprofundat dialogul, dar a generat ºi grave
crize de comunicare. Noul papã credea într-un dialog bazat pe raþiune ºi adevãr,
nu doar pe emoþii ºi gesturi simbolice. În cartea publicatã în 2007, Iisus din
Nazaret, Papa Benedict al XVI-lea sublinia esenþa ºi importanþa logosului în
religie25, volumul fiind un etalon al mandatului sãu pentru învãþãtura, comuni-
carea ºi diplomaþia Sfântului Scaun cu lumea islamicã. 

În spiritul acestei abordãri, prelegerea susþinutã de Benedict al XVI-lea la
Universitatea din Regensburg în 2006 a umbrit relaþiile cu Islamul. În acel discurs,
Papa a preluat un fragment din declaraþia împãratului bizantin din secolul
al XIV-lea, Manuel al II-lea Paleologul (Manuel al II-lea al Bizanþului) –
„Arãtaþi-mi limpede ce a adus Mahomed nou, cãci veþi gãsi [la el] doar lucruri
rele ºi inumane, cum ar fi porunca lui de a rãspândi prin sabie credinþa pe care o
propovãduia“26 –, citat care a fost interpretat de comunitatea musulmanã inter-

6 VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU 79

————————
23 Ibidem.
24 Papa Ioan Paul al II-lea, „Vizitã la preºedintele Yasser Arafat la Betleem. Discursul lui Ioan Paul

al II-lea“, 22 martie 2000, disponibil la https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/2000/jan-mar/
documents/hf_jp-ii_spe_20000322_arafat.html, accesat la 5 august 2025.

25 Pope Benedict XVI, Jesus of Nazareth: From the Baptism in the Jordan to the Transfiguration,
New York: Doubleday, 2007, pp. 160-162.

26 Ibidem.



naþionalã drept o ofensã a suveranului pontif la adresa Islamului. Astfel, chiar
dacã ulterior Papa Benedict al XVI-lea a explicat cã doar a preluat fragmentul
fãrã a fi de acord cu afirmaþiile lui Manuel al II-lea Paleologul, relaþiile dintre
Vatican ºi lumea Islamului au intrat într-o crizã profundã, în special cu Universi-
tatea Al-Azhar din Cairo, instituþie care gãzduieºte Comitetul Permanent pentru
Dialogul între Religiile Monoteiste. Arhiepiscopul de Buenos Aires de atunci,
cardinalul Jorge Bergoglio, a criticat discursul Papei Benedict al XVI-lea de la
Regensburg din 2006, ºi a afirmat cã folosirea acelui citat a distrus munca de
aproape douãzeci de ani a lui Ioan Paul al II-lea27, fostul suveran pontif care
construise punþi diplomatice ºi de respect mutual cu reprezentanþii ºi adepþii
Islamului.

Relaþiile dintre Biserica Catolicã ºi Universitatea Al-Azhar au fost „îngheþate
pe termen nedefinit“28 în 2011, când, dupã atacul terorist din 1 ianuarie asupra
creºtinilor copþi egipteni din Biserica Sfinþilor din Alexandria, Papa Benedict
al XVI-lea, în mod corect ºi legitim, a condamnat gestul „aducãtor de moarte (...)
[care] este o insultã la adresa lui Dumnezeu ºi a întregii omeniri“29. Opoziþia
Papei faþã de discriminarea ºi intoleranþa religioasã, îndreptate în primul rând
cãtre creºtini, a fost, de asemenea, un apel cãtre autoritãþile politice pentru o
implicare mai mare în asigurarea siguranþei tuturor locuitorilor Egiptului. Însã
mesajele lui Benedict al XVI-lea au fost întâmpinate cu rãcealã de cãtre teologii
musulmani de la Centrul de Studii Islamice al Universitãþii Al-Azhar, iar Marele
Imam a susþinut cã Benedict al XVI-lea ar trebui sã transmitã lumii arabe un
mesaj care sã poatã restabili punþile de încredere ºi sã risipeascã cauzele neînþe-
legerilor.

Atitudinea reticentã a Suveranului Pontif faþã de dialogul religios cu Islamul,
combinatã cu declaraþiile justificate la adresa atacurilor teroriste asupra creº-
tinilor din Orientul Mijlociu, a afectat profund diplomaþia dintre Sfântul Scaun
ºi comunitatea panislamicã. Aceastã stare de fapt a fost afectatã ºi de atitudinea
opoziþionalã a Marelui Imam al Al-Azhar, ºeicul Ahmed al-Tayyeb, ºi de aºtep-
tãrile sale excesive faþã de Papa Benedictal XVI-lea. Totuºi, în ciuda situaþiei de
crizã, purtãtorul de cuvânt al papalitãþii, cardinalul Federico Lombardi, a transmis
mesaje de reconciliere ºi a încercat sã asigure publicul, atât pe cel catolic, cât ºi
pe cel musulman, cã Vaticanul se strãduieºte sã normalizeze relaþiile reciproce
cu Egiptul ºi cu restul lumii islamice. Astfel, eforturile diplomatice ale Sfântului
Scaun s-au concretizat prin întâlniri ale Suveranului Pontif cu ambasadorii
þãrilor musulmane la Vatican ºi prin invitarea reprezentanþilor lumii islamice la
dialog.

Un alt eveniment important a fost vizita la Moscheea Albastrã din Istanbul
în timpul cãlãtoriei papale în Turcia din 2006. Fãrã îndoialã, relaþia mandatului

80 IOANA CONSTANTIN-BERCEAN • FATMA RUXANDRA YILMAZ 7

————————
27 Alasdair Baverstock, „Pope Francis’ run-in with Benedict XVI over the Prophet Mohammed“, în

The Telegraph, 2013, disponibil la https://www.telegraph.co.uk/news/worldnews/the-pope/9931030/Pope-Fra
ncis-run-in-with-Benedict-XVI-over-the-Prophet-Mohammed.html, accesat la 10 august 2025.

28 Aldona Maria Piwko, op. cit., p. 2.
29 Papa Benedict al XVI-lea, Angelus, 2 ianuarie 2011, disponibil la https://www.vatican.va/content/bene

dict-xvi/en/angelus/2011/documents/hf_ben-xvi_ang_20110102.html, accesat la 5 august 2025.



pontifical al Papei Benedict al XVI-lea cu Islamul a dezvãluit noi perspective în
care dialogul s-a bazat pe onestitatea intelectualã ºi pe înþelegerea mai profundã
a diferenþelor teologice. Forma de comunicare a lui Benedict al XVI-lea cu
lumea arabã a dezvãluit deopotrivã posibilitãþile ºi limitele unei abordãri intelec-
tuale a dialogului interreligios. 

Toþi cei trei predecesori ai Papei Francisc au influenþat, fãrã îndoialã, stilul de
comunicare al acestuia cu lumea panislamicã. Considerând pontificatele anteri-
oare drept izvoare de învãþare, dar ºi influenþat de propriul trecut, Francisc a
ales o abordare mult mai emoþionalã ºi simbolicã a dialogului, evitând formu-
lãrile teologice controversate. În cazul regretatului papã, credibilitatea moralã a
devenit un atu diplomatic, transformând diplomaþia Sfântului Scaun cu Islamul
într-un adevãrat breviarium de soft power, într-o epocã în care conceptul de hard
power începea sã devinã dominant.

Misiunea: diplomaþia religioasã
a Papei Francisc – subiect al relaþiilor internaþionale

În cartea sa din 2006, The mighty and the Almighty: reflections on America,
God, and world affairs, fosta secretarã de stat Madeleine Albright scria cã
factorii de decizie trebuie sã înþeleagã mai bine rolul religiei în lume ºi sã o
abordeze ca pe un potenþial instrument de reconciliere ºi nu ca pe o sursã de
conflict.30 Astfel, patru decenii mai târziu, Albright nu fãcea altceva decât sã
legitimeze de la cel mai înalt nivel al diplomaþiei americane importanþa reformei
ºi deschiderea spre dialogul interconfesional iniþiate de Papa Ioan al XXIII-lea
la mijlocul anilor 1960. De asemenea, în 2022, ambasadorul american Kenneth
Hackett, în volumul sãu, Vatican Code. The American Diplomacy in the Time
of Francis, sublinia:

„Sfântul Scaun, ca centru al Bisericii Catolice, este o autoritate moralã pu-
ternicã. Prezenþa sa globalã, concentrarea asupra drepturilor omului, a protejãrii
libertãþii religioase ºi a demnitãþii individului îi conferã un rol unic ºi, în general,
respectat în întreaga lume. Cunoaºte ºi este martor la multe ºi se angajeazã
discret ºi educat asupra unei game largi de probleme, inclusiv geopolitice, de
pace, sau despre drepturile omului ºi libertatea religioasã.“31

Comunicarea diplomaticã este un tip special de relaþionare la nivel interna-
þional, caracterizat prin formalizare, protocol ºi mesaje multistratificate.32 Studiile
despre diplomaþia papalã subliniazã caracterul sãu unic, combinând elementele
diplomaþiei tradiþionale de stat cu cele ale misiunilor religioase ºi morale.33

8 VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU 81

————————
30 Madeleine Albright, The mighty and the Almighty: reflections on America, God, and world affairs,

New York: Harper Collins Publishers, 2006, p. 12.
31 Kenneth Hackett, Vatican Code. The American Diplomacy in the Time of Francis, New York:

Paulist Press, 2022, p. 21.
32 Geoff R. Berridge, Diplomacy: Theory and Practice, 5th ed. Basingstoke: Palgrave Macmillan,

2015, p. 152.
33 Jodok Troy, „International politics as global politics from below: Pope Francis on global politics“,

în Journal of International Relations and Development, Nr. 24, pp. 555-753, 2020, disponibil la https://sci-
hub.ru/https://link.springer.com/article/10.1057/s41268-020-00202-y, accesat la 10 august 2025.



O caracteristicã specialã a comunicãrii diplomatice a Sfântului Scaun este funcþia
sa dualã, fiind atât subiect de drept internaþional, cât ºi centru instituþional al
Bisericii Catolice. Aceastã dualitate influenþeazã strategiile de comunicare, care
trebuie sã ia în considerare atât dimensiunea politicã, cât ºi pe cea religioasã.34

La intersecþia dintre diplomaþie ºi religie, în spaþiul dialogului intercultural,
activitatea Papei Francisc este un fenomen demn de o atenþie deosebitã. Încã de
la începutul pontificatului sãu, în 2013, Jorge Mario Bergoglio ºi-a asumat
misiunea de a construi punþi între diferite culturi ºi religii, concentrându-se pe o
comunicare care depãºeºte barierele ideologice, teologice ºi politice tradiþionale.
Diplomaþia papalã ºi acþiunile lui Francisc au depãºit cadrul convenþional al
normelor Vaticanului, introducând noi elemente de comunicare interculturalã,
bazate pe abordarea directã, simplitatea mesajului ºi implicarea autenticã în încer-
carea soluþionãrii unora dintre cele mai mari provocãri internaþionale. Cerce-
tãrile privind stilul de comunicare al Papei Francisc evidenþiazã trãsãturile sale
caracteristice: sinceritatea, limbajul accesibil, utilizarea metaforelor preluate din
viaþa de zi cu zi ºi capacitatea de a adapta mesajul diferiþilor destinatari.35

Din perspectivã metodologicã, analiza strategiilor de comunicare ale Papei
Francisc necesitã o abordare eclecticã, incluzând cadre teoretice din domeniile
comunicãrii interculturale, diplomaþiei publice ºi studiilor religiei în relaþiile
internaþionale. Cel mai cunoscut model folosit pentru a surprinde complexitatea
acestei strategii este modelul de competenþã în comunicare interculturalã al
Darlei Deardorff, care subliniazã importanþa conºtientizãrii culturale, a cunoºtin-
þelor, abilitãþilor ºi atitudinilor în comunicarea eficientã între reprezentanþii dife-
ritelor culturi.36 Acest model este deosebit de util în analiza adaptãrii mesajului
papal la diferitele contexte culturale din Orientul Mijlociu. Astfel, prin atitudini
adecvate se transmite respectul, adicã aprecierea unei alte culturi ºi abþinerea
de la prejudecãþi, iar conºtientizarea culturalã ºi cunoaºterea aprofundatã sunt
bazele dezvoltãrii unor abilitãþi precum ascultarea, observarea ºi evaluarea,
aspecte care permit analiza, interpretarea ºi referinþa. Aceste elemente permit
atingerea rezultatelor interne dorite, care sunt: adaptabilitatea, flexibilitatea,
perspectiva etno-relativistã ºi empatia. În cele din urmã, rezultatele externe
dorite sunt comunicarea ºi comportamentul eficient ºi adecvat în situaþii intercul-
turale.37

Analizând atitudinile, gesturile ºi declaraþiile Papei Francisc, nu existã nicio
îndoialã cã acesta a atins plenitudinea acestor competenþe. Cu simplitatea ºi
francheþea sa caracteristice, s-a angajat în diverse iniþiative interculturale, igno-
rând adesea criticile mediului sau ale cercurilor ultracatolice. Papa era conºtient

82 IOANA CONSTANTIN-BERCEAN • FATMA RUXANDRA YILMAZ 9

————————
34 Pavlos Hatzopoulos, Fabio Petito, Religion in International Relations: The Return from Exile,

New York: Palgrave Macmillan, 2014, p. 23.
35 Pope Francis, Austen Ivereigh, Let Us Dream. The Path to a Better Future, London: Simon & Schuster,

2020, pp. 15-19.
36 Darla K. Deardorff, „Assessing Intercultural Competence“, în New Directions for Institutional

Research, Nr. 149, pp. 65-79, 2011, disponibil la https://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1002/ir.381, accesat
la 10 octombrie 2025.

37 Ibidem. A se vedea ºi Darla K. Deardorff, Lily A. Arasaratnam-Smith, Intercultural Competence in
Higher Education. International Approaches, Assessment and Application, London: Routledge, 2017, pp. 7-19.



cã numai prin dobândirea ºi dezvoltarea acestor competenþe interculturale avea
ºansa de a-ºi pune în aplicare comunicarea eficientã ºi strategia diplomaticã faþã
de comunitãþile cu valori religioase ºi culturale altele decât cele specifice catoli-
cismului.

Prin implicarea în politica internaþionalã, Papa Francisc, predecesorii ºi urmaºii
sãi întruchipeazã mai degrabã „suveranitatea spiritualã [a Sfântului Scaun]“38
decât suveranitatea teritorialã (a microstatului Vatican). Astfel, diplomaþia papalã
este obligatã sã urmãreascã „obiective nemateriale“ ºi nu „elemente de posesie“.39
Implicarea Bisericii în diferite forme de organizare politicã ºi socialã, diviziuni,
fragmentãri ºi dezintegrare, precum ºi numeroasele declaraþii ale papilor despre
ordinea mondialã, adicã „viziunile“40 Sfântului Scaun asupra politicii globale,
demonstreazã aceastã caracteristicã nematerialã a diplomaþiei papale – una înrã-
dãcinatã în cãutarea unor perspective ale binelui, mai degrabã decât doar a unor
interese materiale.

Papa Francisc a fost un suveran pontif neobiºnuit, nefãcând parte din ecosis-
temul romano-catolic eurocentric, provenind din Sudul Global, aflat în plinã
expansiune religioasã. Astfel, el a fost considerat primul papã „global“ ºi o figurã
reprezentativã pentru ceea ce cercetãtorii domeniului numesc „obiectivele nema-
teriale“ ale diplomaþiei. Poate însãºi originea sa a fost variabila principalã care a
determinat îmbrãþiºarea necondiþionatã a acestei viziuni, dar ºi dorinþa de înþele-
gere ºi apropiere faþã de celelalte confesiuni.

Pontificatul lui Francisc a fost marcat de intensificarea activitãþii diplomatice
a Sfântului Scaun în Orientul Mijlociu, aspect regãsit în activitãþile de comu-
nicare strategice ale Papei. În contextul situaþiei geopolitice complexe a regiunii,
marcatã de conflicte armate, crize umanitare ºi deteriorarea dramaticã a situaþiei
comunitãþilor creºtine, comunicarea papalã a cãpãtat un caracter multidimensional,
reunind atât declaraþii diplomatice oficiale, cât ºi gesturi pastorale simbolice.
Aceste strategii – o sintezã a metodelor tradiþionale ale diplomaþiei papale – cu
forme inovatoare de comunicare socialã au servit la atingerea obiectivelor gene-
rale ale pontificatului: promovarea pãcii, protejarea minoritãþilor religioase ºi
construirea de punþi de dialog interreligios ºi intercultural într-una dintre cele
mai complicate regiuni ale lumii contemporane.

Elementele-cheie ale setului de instrumente diplomatice ale Papei Francisc în
raport cu lumea musulmanã au fost dialogul intercultural, comunicarea strate-
gicã ºi simbolistica limbajului ºi a gesturilor. De asemenea, în cazul regretatului
Papã, credibilitatea moralã a devenit un atu diplomatic într-o epocã dominatã de
hard power (puterea militarã, negocieri agresive, competiþia pentru zonele de
influenþã etc.). Politica Papei Francisc în Orientul Mijlociu ºi Africa de Nord
(MENA) a fost caracterizatã de o combinaþie înþeleaptã de politici bazate pe

10 VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU 83

————————
38 Jozef Bátora, Nik Hynek, Fringe players and the diplomatic order. The new heteronomy?,

Hampshire, New York: Palgrave Macmillan, 2014, pp. 98-101.
39 Ibidem.
40 Jodok Troy „Two ‚Popes’ to speak for the World. The Pope and the United Nations Secretary

General in World Politics“, în Review of Faith & International Affairs, Vol. 15, Nr. 4, 2017, pp. 67-78, dispo-
nibil la https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/15570274.2017.1392712, accesat la 10 octombrie 2025.



valori ºi poziþii adecvate, în conformitate cu amploarea obiectivelor pe care su-
veranul pontif le-a stabilit pentru misiunea sa pastoralã. Chiar dacã popularitatea
unui catolic, fie el ºi un Papã, nu era la fel de semnificativã în spaþiul MENA
precum în alte pãrþi ale lumii, întrucât numãrul adepþilor Bisericii Catolice în
regiune este relativ mic, Francisc a încercat sã înþeleagã diversitatea etnicã, so-
cialã, culturalã ºi, evident, religioasã a regiunii, creând punþi de dialog ºi revi-
gorând relevanþa diplomaþiei catolice în universul lumii panmusulmane.

Dialogul intercultural a fost o misiune asumatã de Jorge Mario Bergoglio
încã de la începutul pontificatului sãu, în 2013. Astfel, el s-a concentrat pe un tip
de comunicare care depãºea barierele ideologice, teologice ºi politice tradiþio-
nale, introducând elementele enumerate mai sus, ºi anume abordarea directã,
simplitatea mesajului ºi implicarea autenticã în provocãrile globale.

Încã de la începutul pontificatului sãu, Papa Francisc a subliniat în mod
constant cã dialogul interconfesional este instrumentul-cheie al strategiei de
comunicare cu statele cu populaþie majoritar musulmanã. Astfel, primatul dialo-
gului asupra discuþiei teologice ºi al construcþiei relaþiilor personale în detri-
mentul disputelor doctrinare l-au transformat pe Papa Francisc în cel mai iubit
catolic de cãtre musulmani. Un exemplu edificator în acest sens a fost prietenia
dintre Papã ºi Marele Imam al Al-Azhar, Ahmad al-Tayyeb. Ambii au cãutat, în
primul rând, dialogul personal, ajungând sã discute despre religie abia în mo-
mentul în care încrederea fusese deja construitã. Intimitatea celor doi lideri reli-
gioºi a devenit un simbol clar al fraternitãþii umane. Astfel, dialogul de bona fide
cu Islamul, considerat imposibil, dar ºi contestat anterior, a devenit realitate
datoritã atitudinii Papei ºi a Marelui Imam. Pânã la preluarea tronului lui Petru
de cãtre Francisc, dialogul interreligios consta într-o dezbatere purtatã între oa-
meni interesaþi de alteritate ºi diversitate culturalã. Nu exista niciun model despre
cum ar trebui sã arate acest dialog, despre care se vorbeºte, totuºi, atât de mult.41

O altã barierã a fost doborâtã odatã cu faimoasa cãlãtorie apostolicã papalã în
Emiratele Arabe Unite (EAU) din februarie 2019. Pentru prima datã în istoria
papalitãþii, Episcopul Romei vizita Peninsula Arabicã, ceea ce în sine reprezenta
deja un gest comunicativ distinct ºi inovator. Vizita papalã a fost, de asemenea,
o piatrã de hotar în relaþiile reciproce dintre creºtini ºi musulmani, nu numai în
Peninsula Arabicã, ci în întreg Orientul Mijlociu.

Papa Francisc a cãlãtorit în EAU pentru a participa la Conferinþa Internaþio-
nalã a Fraternitãþii Umane de la Abu Dhabi, organizatã cu ocazia celei de-a 800-a
aniversãri a întâlnirii Sfântului Francisc de Assisi cu sultanul al-Malik al-Kamil.42

84 IOANA CONSTANTIN-BERCEAN • FATMA RUXANDRA YILMAZ 11

————————
41 Roberto Catalano, „Pope Francis’ Culture of Dialogue as Pathway to Interfaith Encounter: A Special

Focus on Islam“, în Religions, Vol. 13, Nr. 4, p. 279, 2022, disponibil la https://www.mdpi.com/2077-1444/
13/4/279, accesat la 11 octombrie 2025.

42 În timpul celei de-a cincea cruciade din 1219, Francisc de Assisi a decis sã plece într-o misiune de a
predica Evanghelia printre musulmani. Francisc a plecat cu intenþii paºnice ºi fãrã dorinþa de a se implica în
dispute, dar ºi-a stabilit un obiectiv clar pentru aceastã cãlãtorie – sã-i aducã pe adepþii Islamului mai aproape
de Hristos, care a murit pe cruce pentru mântuirea fiecãrui om. Francisc de Assisi ºtia cã misiunea era dificilã
ºi cã finalul ei putea fi tragic, deoarece se putea încheia cu moartea sa. Calea pe care a parcurs-o cel care avea
ulterior sã fie sanctificat a fost cu siguranþã una plinã de provocãri ºi dificultãþi. Misionarul a fost închis de
armata sultanului, i s-au adresat insulte ºi a fost bãtut, dar nu s-a lãsat intimidat. Datoritã perseverenþei sale în 



Cãlãtoria Papei Francisc în EAU s-a desfãºurat sub sloganul: „Transformaþi-mã
într-un instrument al pãcii voastre!“ ºi avea drept logo un porumbel cu o ramurã
de mãslin. Acea imagine fãcea trimitere la potopul cunoscut din tradiþia biblicã,
iar Papa Francisc i-a menþionat simbolistica în discursul sãu adresat participan-
þilor la conferinþã: „ºi noi astãzi, în numele lui Dumnezeu, pentru a pãstra pacea,
trebuie sã intrãm împreunã, ca o singurã familie, într-o arcã care poate naviga pe
marea furtunoasã a lumii: arca fraternitãþii“.43 Evenimentul central al acestei
vizite a fost semnarea de cãtre Papa Francisc ºi Marele Imam al Al-Azhar, Ahmad
Al-Tayyeb, a „Documentului privind Fraternitatea Umanã pentru Pace Mondialã
ºi Coexistenþã“, la Abu Dhabi, pe 4 februarie 2019. Acel document a devenit o
nouã fundaþie pe care a început construcþia dialogului catolico-musulman 2.0. Pe
aceastã temelie, Papa Francisc a început sã îºi implementeze strategia de cons-
truire a podurilor, nu a zidurilor44, punând un accent deosebit pe întâlnirile perso-
nale ºi pe dialogul intercultural.

Strategia culturii întâlnirii ca element al comunicãrii interculturale în diplo-
maþia religioasã a Papei Francisc a fost implementatã ºi în timpul celorlalte vizite
apostolice ale sale în þãrile arabe. În 2019, suveranul pontif a cãlãtorit în Maroc,
în 2021 în Irak ºi în 2022 în Bahrain. Aceste vizite au avut ca scop întâlniri cu
reprezentanþi ai autoritãþilor statului, precum ºi stabilirea unui dialog direct cu
liderii religioºi ºi comunitãþile locale. În timpul acestor vizite, Papa a subliniat
importanþa respectului reciproc ºi a coexistenþei paºnice a diferitelor grupãri
religioase. Un eveniment special din seria aceasta de vizite a fost întâlnirea lui
Francisc cu Marele Ayatollah al Irakului, Ali Al-Husayni al-Sistani. Momentul a
fost unul fãrã precedent în istoria de peste 1200 de ani a relaþiilor creºtino-mu-
sulmane. Vizita a fost una de curtoazie, a durat 50 de minute ºi a avut loc cu uºile
închise, fãrã participarea presei sau a camerelor de televiziune, iar dupã încheierea
întâlnirii, cei doi lideri religioºi nu au emis o declaraþie comunã. Intimitatea eve-
nimentului a fãcut ca simbolismul conversaþiei sã capete o semnificaþie aparte.
Fotografia „Papei în alb ºi a ayatollahului în negru“45 a fãcut rapid înconjurul
lumii, devenind un element elocvent al dialogului privat dintre cei doi lideri.

12 VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU 85

————————
misiunea întreprinsã, 29 august 1219 poate fi consideratã data simbolicã a începutului dialogului religios dintre
creºtini ºi musulmani. Detaliile exacte ale întâlnirii lui Francisc cu sultanul al-Malik al-Kamil nu sunt cunos-
cute, deoarece avem doar relatarea Sfântului Bonaventura, scrisã dupã întâlnirea de la Damietta, Egipt. Se
crede cã Francisc a petrecut douã zile cu sultanul, timp în care i-a povestit lui al-Malik despre Hristos ºi despre
propria sa credinþã. Conform biografiei Sfântului Francisc scrise de Sfântul Bonaventura, sultanul a apreciat
entuziasmul noului venit din Assisi ºi curajul sãu, motiv pentru care l-a ascultat cu interes ºi a dorit ca acesta
sã rãmânã mai mult timp ca oaspete al sãu. Concluzia acestei întâlniri este relevantã ºi astãzi, ºi anume cã
nimeni nu trebuie exclus din legãtura de frãþietate, nici mãcar cei reticenþi sau chiar ostili faþã de un anumit
grup de oameni. Întâlnirea Sfântului Francisc cu sultanul este, fãrã îndoialã, o dovadã cã o relaþie cu inamicul
nu trebuie sã însemne întotdeauna luptã, ci poate fi ºi o invitaþie sau punte spre dialog.

43 Pope Francis, „Interreligious Meeting. Address of His Holiness“, 4 februarie 2019, disponibil la https://
www.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2019/february/documents/papafrancesco_20190204_emiratiar
abi-incontrointerreligioso.html, accesat la 15 octombrie 2025.

44 Pope Francis, „Visit to the Mater Misericordiae Shrine Prayer of The Holy Father“, 22 septembrie
2018, disponibil la https://www.vatican.va/content/francesco/en/prayers/documents/papa-francesco_preghiere
_20180922_preghierasantuario-vilnius-lituania.html, accesat la 15 octombrie 2025.

45 Hugues Lefèvre, „Pope Francis’ Crazy Gamble: His Historic Visit to Iraq“, 2021, disponibil la https://
aleteia.org/2024/09/01/pope-francis-crazy-gamble-his-historic-visit-to-iraq, accesat la 15 octombrie 2025.



Întâlnirea cu ayatollahul Ali al-Sistani a fost un exemplu model de diplomaþie
religioasã. Organizatorii întâlnirii au pregãtit-o cu precizie protocolarã, respectând
cu stricteþe eticheta ºiitã în timpul vizitei la domiciliul ayatollahului. Francisc a
menþinut prudenþa teologicã, evitând declaraþiile doctrinare, dar valorile sociale
comune au fost aduse în mod special în discuþie. 

Cãlãtoria papalã în Bahrain din noiembrie 2022 a reprezentat o altã etapã în
strategia de promovare a dialogului intercultural. Scopul vizitei lui Francisc în
þara celor Douã Mãri a fost participarea la „Forumul pentru Dialog din Bahrain“,
sub sloganul „Est ºi Vest pentru coexistenþa umanã“.46 Acest forum a fost un eve-
niment internaþional cu acoperire globalã ºi s-a caracterizat ºi printr-un nivel
academic, deoarece au participat numeroºi teologi eminenþi ºi experþi în dialog
interconfesional, acest ultim instrument fiind un element inovator al comunicãrii
Papei Francisc. Papa i-a implicat pe liderii religioºi ca parteneri-cheie în cons-
truirea pãcii ºi stabilitãþii în regiune.

Comunicarea strategicã a Papei Francisc în relaþiile cu Orientul Mijlociu s-a
bazat pe câþiva piloni fundamentali care, nu doar cã l-au deosebit de predecesorii
sãi, dar s-au dovedit a fi foarte eficienþi. Primul dintre aceºtia era contactul direct,
Sanctitatea Sa fiind convins cã doar astfel se pot pune bazele unei înþelegeri pe
termen lung. Premisa lui Francisc a fost validatã chiar de vizitele sale în Iordania,
Palestina, Israel, Egipt, Maroc, Irak, Emiratele Arabe Unite ºi Bahrain. Acele
întâlniri nu au fost doar simple ceremoniale, ci o concretizare a crezului cã recon-
cilierea necesitã apropierea de cealaltã parte, de persoane, de societate. Simbo-
lismul incluziunii a fost util în atingerea acestor obiective. Papa a folosit în mod
conºtient gesturi cu o semnificaþie simbolicã profundã, depãºind barierele lingvis-
tice ºi culturale. Dintre acestea, cel mai important probabil a fost acel „moment
de tãcere“47, o perioadã de contemplare tãcutã, rugãciune, reflecþie sau meditaþie.
Gestul a devenit ulterior un ritual special al pontificatului sãu, papa considerând
cã avea puterea de a transmite un mesaj ºi emoþii mult mai puternice decât un
discurs plin de patos. Papa a folosit acest gest în timpul unei rugãciuni comune
pentru victimele terorismului în timpul vizitei sale la Mosul, Irak. Alegerea locu-
rilor simbolice este cel de-al doilea pilon al comunicãrii strategice papale a lui
Francisc. Astfel, rugãciunea la Zidul Plângerii din Ierusalim, precum ºi la zidul
de separaþie israelian din Betleem, i-au adus nu doar aprecierea palestinienilor,
ci a întregii comunitãþi arabe din regiune. Respectul faþã de Islam, prin celebrul
gest de renunþare la încãlþãminte înainte de intrarea într-o moschee, în confor-
mitate cu tradiþia musulmanã, este un alt reper al comunicãrii strategice a Papei
Francisc. Trebuie menþionat aici cã acest gest de respect a fost adoptat ºi de pre-
decesorii sãi, atât Ioan Paul al II-lea, cât ºi Benedict al XVI-lea. Însã chiar dacã
nu este un element inovator, nu poate fi omis din analiza materialului de cerce-
tare privind strategia de comunicare a Papei Francisc. Atâta vreme cât presa
acordã o atenþie deosebitã acestui element specific tradiþiei musulmane, semnifi-
caþia lui transcendã arealul religios, chiar împingând în plan secund alte eveni-

86 IOANA CONSTANTIN-BERCEAN • FATMA RUXANDRA YILMAZ 13

————————
46 Aldona Maria Piwko, op. cit.
47 Ibidem.



mente, cuvinte ºi angajamente, adesea mult mai importante ºi revoluþionare,
rezultate din vizita papalã la moschee. Cel de-al patrulea pilon îl reprezintã
gesturile de solidaritate cu victimele conflictelor. De la cumpãrarea unor cartele
internaþionale de telefon pentru refugiaþii din tabãra Moira de pe Insula Lesbos,
în 2016, pânã la exprimarea solidaritãþii prin rugãciunea papalã din Piaþa celor
Patru Biserici, cunoscutã ºi sub numele de Hosh Al Bieaa, din Mosul, în 2021,
faþã de toþi cei afectaþi de activitãþile maligne ale grupãrii teroriste Statul Islamic
din Irak, Papa Francisc a lãsat de înþeles cã „fraternitatea este mai durabilã decât
fratricidul“.48 De altfel, acel slogan a devenit manifestul ºi viziunea sa asupra
modului în care conflictul religios putea fi depãºit prin revenirea la valorile uma-
nitare fundamentale. În rugãciunea sa din Piaþa celor Patru Biserici49, Francisc a
subliniat cã simbolurile locului – Moscheea Al-Nouri cu minaretul sãu Al-Hadba
ºi Biserica Maicii Domnului a Orei – sunt semne ale dorinþei umane perene de
apropiere ºi nu ale rãzboiului. Prezenþa Papei Francisc la Mosul ºi rugãciunea în
aceastã piaþã specialã au devenit un act simbolic de reconsacrare a locului unde
violenþa trebuie depãºitã prin iubire, iar distrugerea poate da speranþa renaºterii.
Ultimul pilon, dar poate cel mai important, îl reprezintã iniþiativele de pace.
Suveranul Pontif, în calitate de mediator în problema palestinianã, a organizat o
întâlnire de rugãciune pentru pace în Grãdinile Vaticanului pe 8 iunie 2014. La
eveniment au participat preºedintele israelian de la acea vreme, Shimon Peres,
preºedintele Autoritãþii Palestiniene, Mahmoud Abbas, ºi Patriarhul Bartolomeu,
iar gazda, Papa Francisc, a declarat:

„Înfãptuirea pãcii necesitã curaj, mult mai mult decât rãzboiul. Necesitã curajul
de a spune da întâlnirii ºi nu conflictului; da dialogului ºi nu violenþei; da nego-
cierilor ºi nu ostilitãþilor; da respectului pentru acorduri ºi nu actelor de provo-
care; da sinceritãþii ºi nu duplicitãþii. Toate acestea necesitã curaj, necesitã forþã
ºi tenacitate.“50

Aceste strategii au dat rezultate concrete. Documentul despre fraternitatea
umanã semnat împreunã cu Marele Imam din Al-Azhar, precum ºi vizita papalã
istoricã în Irak au demonstrat cã o comunicare simbolicã se poate traduce într-o
schimbare politicã ºi socialã realã. De altfel, în era reþelelor sociale ºi a comu-
nicãrii globale, un simbol puternic vorbeºte adesea mult mai eficient decât docu-
mentele stufoase ºi cu limbaj complicat. Papa Francisc a înþeles perfect impor-
tanþa unui singur gest, fãcut sincer ºi spontan. Gesturile inovatoare ajung la mili-
oane de oameni din întreaga lume ºi ar putea avea în viitor un impact semnificativ
asupra schimbãrii naraþiunii relaþiilor interconfesionale din Orientul Mijlociu.
Simbolismul acestui tip de strategie de comunicare din partea conducãtorului

14 VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU 87

————————
48 Pope Francis, „Prayer of Suffrage for The Victims in Mosul“, 7 martie 2021, disponibil la https://www.

vatican.va/content/francesco/en/prayers/documents/papa-francesco_preghiere_20210307_preghiera-iraq.html,
accesat la 15 octombrie 2025.

49 Piaþa celor Patru Biserici din Mosul, cunoscutã ºi sub numele de Hosh Al Bieaa, gãzduieºte patru
biserici creºtine: o bisericã siriacã-catolicã, o bisericã ortodoxã armeanã, o bisericã caldeeanã ºi o bisericã
ortodoxã siriacã, toate fiind distruse de Statul Islamic.

50 Pope Francis, „Invocation for Peace. Words of Pope Francis“, 8 iunie 2014, disponibil la https://www.
vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/june/documents/papa-francesco_20140608_invocazione-pace.
html, accesat la 15 octombrie 2025.



Bisericii Catolice a devenit un instrument practic pentru construirea pãcii
într-una dintre cele mai predispuse la conflicte regiuni ale lumii.

Simbolistica limbajului ºi cea a gesturilor sunt considerate acte care creeazã
realitate – ele binecuvânteazã, cheamã la pace ºi pot stabili sau reînnoi relaþii
diplomatice. Cu atât mai mult în contextul Orientului Mijlociu, unde fiecare
cuvânt are o greutate istoricã aparte ºi o semnificaþie politicã suplimentarã. Cerce-
tãrile lui Edward Hall privind comunicarea în diverse contexte de importanþã
medie ºi/sau foarte ridicatã51, au stat la baza implementãrii strategiei de comuni-
care interculturalã ºi a diplomaþiei religioase a Papei. Astfel, Francisc a apelat de
bunãvoie la gesturi ºi simboluri, folosindu-le drept limbaj universal de înþelegere
într-o regiune marcatã de numeroase conflicte. Conform teoriei semnelor a lui
Charles Sanders Peirce (1994), comunicarea papalã funcþiona pe trei niveluri:
„iconic, indexical ºi simbolic“.52 Gesturile Papei, cum ar fi sãrutarea picioarelor
adepþilor diferitelor religii în timpul Liturghiei de Joia Mare sau rugãciunea la
Zidul de Vest, au devenit simboluri puternice care transcend graniþele lingvistice
ºi religioase.

Comunicarea simbolicã este definitã ca procesul de transmitere a semnifi-
caþiilor prin utilizarea semnelor, gesturilor, obiectelor ºi acþiunilor care depãºesc
sensul lor literal, dobândind dimensiuni metaforice, culturale ºi ideologice.53
Spre deosebire de comunicarea verbalã, care se bazeazã în principal pe coduri
lingvistice, comunicarea simbolicã foloseºte arhetipuri universale ºi modele
culturale, ceea ce o face deosebit de eficientã în comunicarea interculturalã. În
teoria sa despre simbolurile rituale, antropologul Victor Turner evidenþiazã trei
proprietãþi de bazã ale simbolurilor: condensarea, sau capacitatea de a concentra
mai multe semnificaþii într-un singur semn; unificarea, care este combinarea
unor elemente diverse într-un întreg coerent; ºi polarizarea, sau oscilaþia dintre
semnificaþiile senzoriale ºi cele ideologice. Aceste proprietãþi fac comunicarea
simbolicã deosebit de eficientã în contextul religios, unde se foloseºte în mod
tradiþional un bogat arsenal de simboluri ºi gesturi rituale.54

Papa Francisc a iniþiat o nouã tendinþã în limbajul comunicãrii, ºi anume
cãutarea simplitãþii ºi a direcþiei. Declaraþiile sale oficiale erau lipsite de multe
elemente formale ºi de stilul de vorbire ecleziastic, didactic. Suveranul Pontif
folosea metafore ºi exemple simple, uºor de înþeles pentru ascultãtorul obiºnuit.
Când se adresa lumii panmusulmane, el insera în discursurile sale exemple din
cultura localã, regionalã. Un exemplu edificator în acest sens a fost trimiterea la
metafora „Arborelui Vieþii – Shajarat-al-Hayat“55, folositã în discursul din Bahrain.

88 IOANA CONSTANTIN-BERCEAN • FATMA RUXANDRA YILMAZ 15

————————
51 Edward Hall, The Hidden Dimension, New York: Bantam Books, 1990, p. 71.
52 James Hoopes (ed.), Peirce on Signs: Writings on Semiotic, Chapel Hill: University of North Carolina

Press, 1994, p. 239.
53 Andrius Gudauskas, Žiugždaitė Saulena, „New Style of Pope Francis’ Communication: Guidelines

for the Catholic Church?“, în SOTER Journal of Religious Science, Nr. 54, 2015, pp. 9-22, disponibil la
https://www.vdu.lt/cris/entities/journal/801a6ae4-8789-42eb-a5b1-7c611ef300f1, accesat la 20 octombrie 2025.

54 Victor Turner, The Ritual Process: Structure and Anti-Structure, Venice: Aldine Pub, 1996, pp. 31-33.
55 Pope Francis, „Meeting with the Authorities, Civil Society and The Diplomatic Corps“, în Address

of His Holiness, 3 noiembrie 2022, disponibil la https://www.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2022/
november/documents/20221103-autorita-bahrain.html, accesat la 15 octombrie 2025.



Atingerea obiectivului de comunicare propus a fost facilitatã ºi de evitarea termi-
nologiei de specialitate ºi formularea unor fraze scurte, memorabile, în locul
unor structuri retorice complexe. Trebuie menþionat faptul cã Papa Francisc avea
o sensibilitate lingvisticã deosebitã în comunicarea interreligioasã, pe care a
folosit-o perfect, þinând cont de contextul cultural în comunicarea internaþionalã.
Analiza de discurs demonstreazã faptul cã liderul de la Vatican depunea eforturi
considerabile pentru a se asigura cã limbajul comunicatelor era echilibrat. De
asemenea, în timpul pontificatului sãu, a fost dezvoltat un model distinct de
comunicare în situaþii de crizã, adaptat dinamicii ºi evenimentelor din Orientul
Mijlociu. O analizã a comunicatelor Sfântului Scaun din timpul Papei Francisc
aratã cã timpul mediu de rãspuns la incidentele grave din regiune era mai mic de
24 de ore, comparativ cu 2-3 zile în timpul pontificatelor anterioare.56

Comunicarea simbolicã este un element fundamental al discursului uman,
depãºind limitele comunicãrii verbale. În contextul diplomaþiei religioase ºi inter-
naþionale contemporane, gesturile simbolice capãtã o semnificaþie deosebitã ca
instrumente capabile sã depãºeascã barierele lingvistice, culturale ºi confesionale.
Pontificatul Papei Francisc a fost caracterizat printr-o utilizare deosebit de conº-
tientã ºi strategicã a comunicãrii simbolice ca element-cheie al strategiei de comu-
nicare papalã.57 Jorge Mario Bergoglio, odatã cu preluarea funcþiei de Episcop
al Romei în 2013, a introdus o nouã calitate în comunicarea papalã, în care ges-
turile simbolice au dobândit o funcþie importantã, adesea egalã sau chiar domi-
nantã în raport cu comunicarea verbalã. Fãrã îndoialã, comunicarea simbolicã
este cu precãdere predestinatã sã depãºeascã barierele tradiþionale de comunicare.

În ceea ce priveºte simbolistica gesturilor, Papa Francisc a apelat la aceasta
pentru a transmite mesaje cu semnificaþii teologice ºi sociale profunde. Spãlarea
picioarelor femeilor ºi ale persoanelor aparþinând altor confesiuni în timpul Litur-
ghiei din Joia Mare, sãrutarea bolnavilor ºi a persoanelor cu dizabilitãþi sau îmbrã-
þiºarea spontanã a copiilor în timpul audienþelor – toate aceste gesturi depãºesc
cu mult funcþia lor literalã, devenind simboluri puternice ale viziunii Papei
asupra Bisericii.58 Gestul spãlãrii picioarelor prizonierilor, inclusiv ale femeilor
ºi musulmanilor, în timpul Liturghiei din Sãptãmâna Patimilor, este deosebit de
elocvent. Acest gest, rezervat în mod tradiþional bãrbaþilor, a devenit, în interpre-
tarea lui Francisc, o manifestare a incluziunii ºi universalitãþii mesajului Evangheliei.
Simbolismul acestui gest a rezonat mult dincolo de graniþele comunitãþilor
creºtine, devenind un mesaj universal despre demnitatea fiecãrei fiinþe umane.

Fostul Suveran Pontif a dezvoltat o formã particularã a „diplomaþiei gesturilor“.
Întâlnirile sale cu liderii politici ºi religioºi au fost caracterizate de o atenþie
deosebitã acordatã dimensiunii simbolice, în care fiecare gest, locul întâlnirii ºi
circumstanþele înconjurãtoare au fost atent pregãtite pentru a fi în concordanþã

16 VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU 89

————————
56 Aldona Maria Piwko, op. cit.
57 Ghadeer AbdulhadiJabur, Mazin Jasim Al-Hilu, „A Pragmatic Study of Symbolism in Pope Francis’

Speech in UR During The Papal Visit to Iraq“, în Lark Journal Art College Wasit University, Nr. 14, 2022,
pp. 536-52, disponibil la, https://iasj.rdd.edu.iq/journals/uploads/2024/12/15/d944b65c95d1c20fd95461e5ef6
2979e.pdf, accesat la 25 octombrie 2025.

58 Roberto Catalano, op. cit.



cu mesajul transmis. Un exemplu al eficacitãþii acestei strategii a fost întâlnirea
istoricã cu Marele Ayatollah Ali al-Sistani de la Najaf, în 2021. La acea vreme,
comunicarea simbolicã, prin însuºi locul întâlnirii, prin modul în care a fost orga-
nizatã ºi gesturile însoþitoare, transmitea mai mult conþinut decât comunicatele
oficiale. Francisc, aºezat pe picior de egalitate cu Ayatollahul, considerat unul
dintre cei mai înalþi lideri religioºi pentru musulmanii adepþi ai ºiismului duode-
ciman, ascultându-l cu respect ºi acceptându-i ospitalitatea, a construit un mesaj
puternic despre posibilitatea dialogului între catolici ºi ºiiþi.

Pontificatul Papei Francisc a marcat un progres în modul în care diplomaþia
religioasã era practicatã în raport cu lumea musulmanã din Orientul Mijlociu.
Pentru prima datã în istoria papalitãþii a fost introdusã o strategie de comunicare
atât de cuprinzãtoare ºi multidimensionalã, care a depãºit cadrul tradiþional al
diplomaþiei Sfântului Scaun. Un element-cheie al acestei revoluþii a fost trecerea
de la comunicarea doctrinarã la comunicarea relaþionalã, bazatã pe întâlniri directe
ºi pe construirea de legãturi personale cu liderii religioºi ºi politici din regiune.
Acþiunile Papei Francisc au fost caracterizate de toate elementele unei comuni-
cãri interculturale eficiente: conºtientizare culturalã, cunoaºtere a contextului
regional, abilitãþi de adaptare a mesajului ºi atitudini de deschidere ºi respect faþã
de alte tradiþii religioase. Rezultatele obþinute constituie o parte importantã a
moºtenirii sale: adaptabilitate, flexibilitate, empatie ºi comunicare interculturalã
eficientã, iar „diplomaþia gesturilor“ practicatã de Francisc rãmâne o contribuþie
inovatoare la teoria ºi practica comunicãrii interculturale.

Moºtenirea: un set de instrumente
diplomatice pentru o lume divizatã

De-a lungul a doisprezece ani, Francisc a transformat diplomaþia Vaticanului
într-o instituþie modernã de putere soft. Nu a cerut naþiunilor sã se supunã, ci sã
creadã – sã vadã ºi sã înþeleagã mizele morale ale migraþiei, sãrãciei ºi climei nu
ca pe probleme exclusiv catolice, ci ca pe probleme umane. Setul sãu de instru-
mente diplomatice oferã lecþii valoroase despre influenþã dincolo de puterea
militarã (hard) ºi cea economicã.

Chiar dacã unele dintre poziþiile sale au fost criticate de-a lungul timpului,
Papa Francisc a redat diplomaþiei catolice relevanþa din vremurile ei de glorie.
A consolidat aparatul diplomatic al Vaticanului, adãugând o nouã secþiune la
Secretariatul de Stat pentru a sprijini personalul diplomatic. A intensificat efor-
turile de pace prin numirea de cardinali în zone de conflict, inclusiv în Siria ºi
Ierusalim, jurisdicþia celui din urmã acoperind state precum Cipru, Iordania, Israel
ºi teritoriile palestiniene. Fostul Suveran Pontif a consolidat, de asemenea, comu-
nitãþile catolice mici, prin numirea de cardinali pentru prima datã în Bangladesh,
Iran ºi Pakistan, þãri predominant musulmane, ºi în Mongolia, Myanmar ºi
Singapore, þãri predominant budiste. Pentru a conduce departamentul care se
concentreazã pe dialogul interreligios, Francisc a numit un diplomat indian, pe
cardinalul George Koovakad.

90 IOANA CONSTANTIN-BERCEAN • FATMA RUXANDRA YILMAZ 17



Pentru a-ºi pune în practicã viziunea teologicã, Papa Francisc a invocat un
concept al „binelui comun“ care îndeamnã la un activism civic reînnoit ºi criticã
capcanele viziunilor tehnocratice asupra vieþii sociale ºi politice, precum ºi divi-
ziunile de putere ale acesteia. Datoritã modului de adresare cãtre fiecare persoanã
care trãieºte pe aceastã planetã, viziunea incluzivã a Papei Francisc a fost descrisã
drept o „filosofie politicã“ a politicii mondiale. El a promovat o strategie pentru
o schimbare realã, care necesitã „regândirea proceselor în întregime“, consi-
derând cã doar includerea unor consideraþii superficiale, fãrã a pune la îndoialã
logica care stã la baza culturii actuale, nu este suficientã. Aceastã abordare ar
putea fi o viziune papalã asupra politicii globale în sine sau ar putea genera o
astfel de viziune.59 Valorile ºi strategia pe care Papa Francisc le-a adus în angaja-
mentul internaþional sunt înrãdãcinate în Evanghelie, iar stilul sãu diplomatic
este predat corpului de preoþi-diplomaþi ai Vaticanului la cea mai veche ºcoalã
de diplomaþie din lume, Academia Pontificalã Ecleziasticã. 

Relaþia cu adepþii Islamului din Orientul Mijlociu ºi Nordul Africii ºi diplo-
maþia papalã din aceastã regiune constituie o parte semnificativã a moºtenirii
Papei Francisc. Sub conducerea Papei Francisc, diplomaþia Sfântului Scaun a
cãpãtat o direcþie profund nouã în raport cu Islamul. Bazatã în mod tradiþional
pe neutralitate ºi mediere discretã, sub conducerea sa a devenit mai activã ºi mai
deschisã. Francisc dorea ca vocea Vaticanului sã fie auzitã ºi în comunitãþile în
care creºtinii, catolici sau de alte confesiuni, nu erau majoritari. Chiar ºi atunci
când metodele, abordãrile sau discursurile sale erau criticate, Papa nu a abandonat
calea aleasã, rãmânând în mod constant convins cã dialogul este o alternativã
mai bunã decât confruntarea. Aceastã strategie de comunicare reflectã o abordare
modernã a diplomaþiei culturale, în care dialogul ºi înþelegerea reciprocã sunt
tratate ca bazã pentru o coexistenþã paºnicã într-o lume multiculturalã. Comunicarea
culturalã a Papei Francisc cu statele devotate Islamului este un model inovator
de diplomaþie religioasã în secolul XXI. Bazatã pe principiile respectului, dialo-
gului ºi cooperãrii, aceasta contribuie la construirea de punþi între civilizaþii ºi
tradiþii religioase. În ciuda limitelor ºi criticilor sale, aceastã strategie a stabilit
noi standarde în relaþiile interreligioase ºi poate servi drept model pentru viitoarele
iniþiative de dialog intercultural. Cheia succesului acestei strategii a fost combi-
narea cunoºtinþelor teologice profunde cu abilitãþile practice în comunicarea inter-
culturalã, ceea ce a permis construirea unor relaþii autentice bazate pe respect
reciproc ºi înþelegerea valorilor umanitare comune.

Încã de la începutul pontificatului sãu, în 2013, Papa Francisc a întreprins
o strategie sistematicã de comunicare cu Islamul ºi statele arabe, ceea ce a repre-
zentat un progres în relaþiile creºtino-musulmane. Francisc a rãmas fidel acestor
strategii pânã la sfârºit – pânã pe 21 aprilie 2025. Funeraliile papei au fost, dacã
acest lucru nu era deja pe deplin înþeles, o dovadã tangibilã a relevanþei efortu-
rilor depuse pentru dialogul cu lumea arabo-musulmanã. La ceremonia de la Vatican
au participat numeroºi reprezentanþi ai multor state arabe, printre care Regele

18 VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU 91

————————
59 Jodok Troy, op. cit., 2020, p. 12.



Abdullah al II-lea al Iordaniei cu Regina Rania, moºtenitorul tronului Emiratelor
Arabe Unite, Khaled bin Mohamed bin Zayed Al-Nahyan, prim-miniºtrii
Mohamed Mustafa al Palestinei, Aziz Akhannouch al Marocului, Mohammed
bin Abdulrahman bin Jassim Al-Thanial Qatarului. Regele Bahrainului a fost
reprezentat de miniºtrii Abdulla bin Ahmed Al Khalifa ºi Nawaf bin Mohammed
Al Maawda, în timp ce preºedintele Egiptului a fost reprezentat de ministrul
Afacerilor Religioase, Osama al-Azhari. Irakul a fost reprezentat de preºedintele
regiunii Kurdistan, Nechirvan Barzani, iar în numele regelui Salman al Arabiei
Saudite la eveniment a participat secretarul de stat Abdel Al-Jubeir.60 Prezenþa
trimisului Regatului Arabiei Saudite la înmormântarea lui Francisc a fost de o
importanþã deosebitã, deoarece Vaticanul nu are relaþii diplomatice depline
cu Regatul Arabiei Saudite. Marele Imam al Al-Azhar, Ahmed Al-Tayyeb, în
mesajul de condoleanþe transmis Vaticanului, a adus un omagiu emoþionant,
numindu-l pe Papa Francisc „frate în umanitate“ ºi o figurã nobilã a compa-
siunii. El a lãudat eforturile neobosite ale Papei de a promova dialogul intercon-
fesional, inclusiv semnarea istoricã din 2019 a „Documentului privind Fraternitatea
Umanã“. Al-Tayeb a subliniat poziþia fermã a Papei Francisc împotriva islamo-
fobiei ºi sprijinul sãu pentru justiþie în Gaza.61

Strategiile de comunicare ale Papei Francisc în relaþiile cu lumea panmusul-
manã din Orientul Mijlociu ºi Nordul Africii constituie un fenomen demn de o
atenþie specialã, atât din perspectivã teoreticã, cât ºi practicã. Analiza lor oferã
concluzii valoroase pentru cercetãtorii comunicãrii interculturale, ai diplomaþiei
publice ºi ai studiilor despre religie în relaþiile internaþionale. Fostul Suveran
Pontif a dovedit cã un dialog interreligios autentic este posibil chiar ºi în cele
mai predispuse la conflicte regiuni ale lumii, cu condiþia sã se adopte o strategie
de comunicare adecvatã, bazatã pe respect, deschidere ºi disponibilitate pentru o
întâlnire realã cu „celãlalt“. Pontificatul sãu a lãsat o amprentã permanentã asupra
istoriei relaþiilor creºtino-musulmane, creând noi posibilitãþi pentru o coexis-
tenþã paºnicã în regiunea Orientului Mijlociu. Modelul de comunicare al Papei
Francisc poate servi drept model pentru alþi lideri religioºi ºi politici care se
strãduiesc sã construiascã punþi într-o lume divizatã. Cea mai mare realizare a sa
a fost demonstrarea faptului cã ceea ce el numea „cultura întâlnirii“ poate prevala
asupra „culturii confruntãrii“ ºi cã, uneori, dialogul sincer poate fi mai eficient
decât diplomaþia tradiþionalã.

92 IOANA CONSTANTIN-BERCEAN • FATMA RUXANDRA YILMAZ 19

————————
60 Aldona Maria Piwko, op. cit.
61 Souheil Lawand, „‘Brother in Humanity’: Church Leaders in Middle East Pay Tribute to Pope Francis“,

în National Catholic Register Online, 22 aprilie 2025, disponibil la https://www.ncregister.com/cna/brother-in-
humanity-church-leaders-in-middle-east-pay-tribute-to-pope-francis, accesat la 1 noiembrie 2025.



BIBLIOGRAFIE

Albright, Madeleine (2006), The mighty and the Almighty: reflections on America, God, and world
affairs, New York: Harper Collins Publishers.

Appleby, Scott R. (1999), The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and Reconciliation,
New York: Rowman & Littlefield Publishers.

Bátora, Jozef, Nik Hynek (2014), Fringe players and the diplomatic order. The new heteronomy?,
Houndmills, Basingstoke, Hampshire, New York: Palgrave Macmillan.

Baverstock, Alasdair (2013), „Pope Francis’ run-in with Benedict XVI over the Prophet
Mohammed“, în The Telegraph, 2013, disponibil la https://www.telegraph.co.uk/news/worldn
ews/the-pope/9931030/Pope-Francis-run-in-with-Benedict-XVI-over-the-Prophet-Mohammed
.html.

Berridge, Geoff R. (2015), Diplomacy: Theory and Practice, 5th ed. Basingstoke: Palgrave
Macmillan.

Bowen, Jeremy (2004), Six Days: How the 1967 War Shaped the Middle East, New York:
Simon & Schuster.

Catalano, Roberto (2022), „Pope Francis’ Culture of Dialogue as Pathway to Interfaith Encounter:
A Special Focus on Islam“, în Religions, Vol. 13, Nr. 4, pp. 279-293, disponibil la https://www.
mdpi.com/2077-1444/13/4/279.

Deardorff, Darla K. (2011), „Assessing Intercultural Competence“, New Directions for
Institutional Research, Nr. 149, pp. 65-79, disponibil la https://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.
1002/ir.381.

Deardorff, Darla K., Lily A. Arasaratnam-Smith (2017), Intercultural Competence in Higher
Education. International Approaches, Assessment and Application, London: Routledge.

Filiu, Jean-Pierre (2023), The Middle East: A Political History from 395 to the Present, Hoboken,
NJ: Polity.

Gaetan, Victor (2021), God’s Diplomats. Pope Francis, Vatican Diplomacy, and America’s
Armageddon, New York: Rowman & Littlefield Publishers.

Gallagher, Charles R. (2008), Vatican Secret Diplomacy. Joseph P. Hurley and Pope Pius XII,
New Haven: Yale University Press.

Gudauskas, Andrius, Saulena Þiugþdaitë (2015), „New Style of Pope Francis’ Communication:
Guidelines for the Catholic Church?“, în SOTER Journal of Religious Science, Nr. 54,
pp. 9-22, disponibil la https://www.vdu.lt/cris/entities/journal/801a6ae4-8789-42eb-a5b1-7c6
11ef300f1.

Geisler, Norman L. , Abdul Saleeb (2002), Answering Islam – The Crescent in Light of the Cross,
Grand Rapids, Michigan: Baker Publishing Group.

Gleason, Philip (1972), „Catholicism and Cultural Change in the 1960’s“, Review of Politics,
Vol. 34, pp. 91-107, disponibil la https://www.jstor.org/journal/reviewpolitics.

Hackett, Kenneth (2022), Vatican Code. The American Diplomacy in the Time of Francis,
New York: Paulist Press.

Hall, Edward (1990), The Hidden Dimension, New York: Bantam Books.
Hatzopoulos, Pavlos, Fabio Petito (2014), Religion in International Relations: The Return

from Exile, New York: Palgrave Macmillan.
Hoopes, James (ed.) (1994), Peirce on Signs: Writings on Semiotic, Chapel Hill: University of

North Carolina Press.
Husain, Ed (2019), The House of Islam. A Global History, New York: Bloomsbury.
Jabur, Ghadeer Abdulhadi, Mazin Jasim Al-Hilu (2022), „A Pragmatic Study of Symbolism in

Pope Francis’ Speech in UR During The Papal Visit to Iraq“, în Lark Journal Art College
Wasit University, Nr. 14, pp. 536-552, disponibil la https://iasj.rdd.edu.iq/journals/uploads/2024
/12/15/d944b65c95d1c20fd95461e5ef62979e.pdf.

Janosik, Daniel (2016), John of Damascus, First Apologist to the Muslims. The Trinity and
Christian Apologetics in the Early Islamic Period, Eugene, Oregon: Pickwick Publications.

20 VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU 93



Jones, Peter (2015), Track Two Diplomacy in Theory and Practice, Stanford, CA: Stanford
University Press.

Kartaloff, Kiril P. (2002), Papal Diplomacy, pp. 1-5, disponibil la http://www.historia.va/content/dam/
scienzestoriche/documenti/sezionestoriadellachiesa/Papal%20Diplomacy%20CURRENT.pdf.

Laron, Guy (2018), The Six-Day War. The Breaking of the Middle East, New Haven:
Yale University Press.

Lawand, Souheil (2025), „‘Brother in Humanity’: Church Leaders in Middle East Pay Tribute
to Pope Francis“, în National Catholic Register Online, 22 aprilie 2025, disponibil la https://
www.ncregister.com/cna/brother-in-humanity-church-leaders-in-middle-east-pay-tribute-to-
pope-francis.

Lefèvre, Hugues (2021), „Pope Francis’ Crazy Gamble: His Historic Visit to Iraq“, disponibil la
https://aleteia.org/2024/09/01/pope-francis-crazy-gamble-his-historic-visit-to-iraq.

Martens, Kurt (2006), Position of the Holy See and Vatican City State in International Relations,
83 U. Det. Mercy L. Rev. 729, pp. 1-32, disponibil la https://heinonline.org/HOL/LandingPage
?handle=hein.journals/udetmr83&div=46&id=&page=.

Morrissey, Fitzroy (2022), A Short History of Islamic Thought, London: Head of Zeus Ltd.
Nye Jr., Joseph S. (2004), Soft power: the means to success in world politics, New York:

PublicAffairs.
Osterreicher, Jan (2016), „The Holy See as a Soft Power Actor“, în Vatican Diplomacy, iunie,

disponibil la https://www.researchgate.net/publication/304580966_Vatican_diplomacy.
Papa Benedict al XVI-lea (2011), Angelus, 2 ianuarie, disponibil la https://www.vatican.va/content

/benedict-xvi/en/angelus/2011/documents/hf_ben-xvi_ang_20110102.html.
Papa Benedict al XVI-lea (2007), Jesus of Nazareth: From the Baptism in the Jordan to the

Transfiguration, New York: Doubleday.
Papa Ioan Paul al II-lea (2000), „Vizitã la preºedintele Yasser Arafat la Betleem. Discursul lui Ioan

Paul al II-lea“, 22 martie, disponibil la https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches
/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000322_arafat.html.

Papa Ioan Paul al II-lea (1985), „Discursul Sanctitãþii Sale Ioan Paul al II-lea cãtre tinerii
musulmani“, Maroc, 19 august, disponibil la https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/
speeches/1985/august/documents/hf_jp-ii_spe_19850819_giovani-stadio-casablanca.html.

Papa Ioan Paul al II-lea (1979), Redemptor hominis, disponibil la https://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html.

Papa Paul al VI-lea (1964), Ecclesiam suam, disponibil la https://www.vatican.va/content/paul-vi/
en/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html.

Piwko, Aldona Maria (2025), „Pope Francis’s Communication Strategies During His Middle
East Pilgrimages: An Analysis of Interreligious Discourse and Pontifical Diplomacy“, în
Religions, Vol. 16, Nr. 7, pp. 917-951, disponibil la https://doi.org/10.3390/rel16070917.

Pope Francis (2022), „Meeting with the Authorities, Civil Society and The Diplomatic Corps“,
Address of His Holiness, 3 noiembrie, disponibil la https://www.vatican.va/content/francesco/
en/speeches/2022/november/documents/20221103-autorita-bahrain.html.

Pope Francis (2021), „Prayer of Suffrage for The Victims in Mosul“, 7 martie, disponibil la https://
www.vatican.va/content/francesco/en/prayers/documents/papa-francesco_preghiere_2021030
7_preghiera-iraq.html.

Pope Francis (2019), „Interreligious Meeting. Address of His Holiness“, 4 februarie, disponibil la
https://www.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2019/february/documents/papafrancesco
_20190204_emiratiarabi-incontrointerreligioso.html.

Pope Francis (2018), „Visit to the Mater Misericordiae Shrine Prayer of The Holy Father“,
22 septembrie, disponibil la https://www.vatican.va/content/francesco/en/prayers/documents/
papa-francesco_preghiere_20180922_preghierasantuario-vilnius-lituania.html.

Pope Francis (2014), „Invocation for Peace. Words of Pope Francis“, 8 iunie, disponibil la https:/
/www.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/june/documents/papa-francesco_20140
608_invocazione-pace.html.

Pope Francis, Austen Ivereigh (2020), Let Us Dream. The Path to a Better Future, London:
Simon & Schuster.

94 IOANA CONSTANTIN-BERCEAN • FATMA RUXANDRA YILMAZ 21



Ramadan, Tariq (2019), Islamul. Principii. Ritualuri. Evoluþie. Provocãri (trad. Andra Ramona
Dodiþã), Editura Niculescu, Bucureºti.

Segev, Tom (2007), 1967. Israel, the War and the Year that Transformed the Middle East
(trad. Jessica Cohen), New York: Metropolitan Books.

Shorrosh, Anis (1988), Islam Revealed: A Christian Arab’s View of Islam, Nashville, Tennessee:
Thomas Nelson Inc.

Sonn, Tamara (2015), Islam, Hoboken, New Jersey: Wiley-Blackwell.
Troy, Jodok (2017), „Two ‚Popes’ to speak for the World. The Pope and the United Nations

Secretary General in World Politics“, în Review of Faith & International Affairs, Vol. 15,
Nr. 4, pp. 67-78, disponibil la https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/15570274.2017.
1392712.

Troy, Jodok (2020), „International politics as global politics from below: Pope Francis on global
politics“, în Journal of International Relations and Development, Nr. 24, pp. 555-753,
disponibil la https://sci-hub.ru/https://link.springer.com/article/10.1057/s41268-020-00202-y.

Turner, Victor (1996), The Ritual Process: Structure and Anti-Structure, Venice: Aldine Pub.
*** (2025), „Vatican Geopolitics: Power and Influence Explained“, în Prime Rogue Inc, 22 februarie,

disponibil la https://primerogueinc.com/blog/vatican-geopolitics-power-and-influence-explained/.

22 VATICAN LEGATUM: DIPLOMAÞIA PAPEI FRANCISC ÎN ORIENTUL MIJLOCIU 95


